
         

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Feminismo Dialogikoai buruzko 

Jardunaldien Konklusioak 
(Bilbon, 2006eko martxoaren 21an eta 22an) 

 

• Berdintasunari, emakume-ereduari, bere beharrei eta 

interesei buruzko elkarrizketan emakume guzti-guztiak 

sartzearen beharra planteatzen du feminismo 

dialogikoak. Emakume izateko eredu edo modu bakarrik 

ez egotea da abiapuntua eta, ondorioz, emaitza eta 

estrategia ezberdinak aberasgarriak izan daitezke. 

Zalantzarik gabe, badira emakume guztiok komun ditugun 

behar eta eskubideak, eta horiek betetzeko borrokatu 

behar da. 

 

 

Ahotsen aniztasunak 

eztabaidak aberasten 

ditu, ikuspuntu 

ezberdinetatik: 

teoriatik, praktikatik, 

edota kultura 

errealitate anitzetan 

edo gizarte-talde 

ezberdinetan parte 

hartzetik.  

Emakume guztiek, ikasketarik ez dutenak barne, asko eman 

dezakete beraien errealitate eta esperientziatik. Hala ere, 

eremu asko, batez ere espazio ofizialak, jardunaldiak, 

komunikabideak... emakume akademikoek bete izan dituzte. 

 

• Beste errealitateak gehitu ezkero, hau da, emakume 

guztiak gehitu ezkero, itxuraz “gaindituta” dauden 

funtsezko gaiak berreskura daitezke. Azken urteotako 



         

 

2 

eztabaidek erlazio handiagoa izan dute emakume-talde 

batzuen  beharrekin, ez emakume guztienekin, eta emakume-

talde horiek duten ikuspen (ikusgarritasun) handiagoa dela 

eta, berdintasuna gauzatu delako mitoa sortu egin da. Mito 

arriskutsua da, egunero baieztatu dezakegun bezala, 

desberdintasuna mantentzera eraman dezakeelako. 

Horregatik guztiarengatik, garrantzizko lan bat daukagu: 

balore unibertsalak eta errebindikazioak berreskuratzea, 

errealitate guztietatik. 

 

• Emakume guzti-guztiak mugimendu feministekin bat etor 

daitezen eta bere eskubideak errebindika ditzaten, 

beharrezkoa da beraien ahotsak, beharrak eta ikuspuntuak 

gehitzea, berdintasun-plano batean. Bateratzea bezalako 

gaiak planteatzen direnean, beharrezkoa da errealitate 

guztiak, kultura, gizarte eta lan-aniztasuna kontutan izatea. 

Adibidez, honelako kasuak aintzakotzat hartzea: hain zuzen 

ere, beste emakume batzuentzat garbiketa-lanak egiten 

dituzten emakume askoren egoera, non nagusiak, dagozkien 

lan-eremuetan, gizonezkoen soldataren parekoa eta ordutegi 

egokia lortzeko borrokatzen ari diren emakumeak baitira. 

 

• Abiapuntua hauxe dugu: ez dagoela gizarte-talderik edo 

kulturarik non genero-berdintasuna lortu baita; ondorioz,  ez 

dauka zentzurik planteatzea kultura batzuk beste batzuk 

baino aurreratuago daudela. Gainera, horrela planteatu 

ezkero, arrazakeria gehi dakieke egun dauden 

desberdintasunei. Denok daukagu helburu berbera, eta denok 

asko eman diezaiokegu elkarri xede hori lortu ahal izateko. 

Ikuspuntu horretatik, kultura aniztasunak aberasten 

gaitu, jarraibide berriak ematen dizkigu, arazo eta 

egoera berrien aurrean jokatu ahal izateko. 

 

• Ezinbestekoa da borroka komunak adostea, borroka 

feministetan aurrera egiten utziko gaituztelako. 

Esaterako, genero-indarkeriaren aurkako lanean, ez baita 

gertatzen kultura batean edo gizarte-maila batean 

bakarrik. 

 

• Kultura ezberdinetako emakumeek heziketa 

berdintasunerako tresnatzat hartzen dute; baina, 

berdintasun hori erreala izan dadin, beharrezkoa da 

emakumeek sentitzea barne daudela, onartuak direla. 

Esaterako, pertsona ijitoek ez lukete ikusi beharko 

heziketa ijitoak ez direnen kontua dela, denon kontua 

baizik, eta hauteman behar dute ez duela exijitzen edo 

suposatzen norberaren nortasunari uko egitea. 

 

 



         

 

3 

 Planteamendu feministak baliagarri zaizkigu geure buruari 

hainbat gai birplanteatzeko; horietako batzuetan aurrera egin 

behar da eta, beste batzuk, ordea, berriak dira edo era berriak 

hartzen dituzte informazioaren gizartean. 

o Emakumeok gizonezkoen ikasketetan sartu gara; gizonak, 

ordea, emakumezkotzat hartzen diren karreretatik 

aldentzen dira. 

o Balorazio ezberdinak egiten dira emakumezkoen eta 

gizonezkoen jokabideen inguruan: “neskei aprobatu egiten 

diete eta mutilek gainditu egiten dute”, “neskek suspenditu 

egiten dute eta mutilei suspenditu egiten diete”. Mutilak 

heldugabetzat hartzen dira eta borondate onez tratatzen 

dituzte, baina “neskak basatiak dira eta ez dute ahaleginik 

egiten”. 

o Genero-aginduak funtzionatzen du, oraindik ere: 

Mutilen kasuan: Ahultzat hartuak izatea eta intimitateaz 

hitz egitea saihestu behar dute. Protagonistak izatea, beren 

bizitzak arriskuan sartzea exijitzen zaie eta “behar adinako 

maskulinoak” ez diren mutikoek sufritu egiten dute. Gainera, 

beraiek gune gehienak okupatzen jarraitzen dute eta, 

nerabeen artean batez ere, harroena, neskak gaizki tratatu 

arren gehien ligatzen duena, horixe da arrakasta lortzen 

duena. 

Nesken kasuan:  Erabilgarria, ederra, menpekoa izatearen 

eredua sustatzen da, oraindik ere. Komunikabideetatik 

“printze urdinaren” mamua bultzatzen jarraitzen dute, baina, 

aldi berean, erakarpena eta harreman ezezkorrak, 

sufriarazten dutenak alegia, lotzen dituzte. 

 

 Hezkidetzan lan egiteko, ahaleginak egin behar dira 

ahots guztiak norabide berean  bateratu ahal izateko; hau da, 

nerabeen ahotsak (mutilenak zein neskenak) gehitzeko. 

o Eskoletan espazioak, foroak sortu behar dira, non 

pertsona guztiek egitasmo komunetan parte hartzen 

baitute. 

o Ikasgeletan eta ikastetxean antolakuntza-erak bilatu 

behar dira, berdintasunezko eta elkartasunezko 

harremanak errazteko, harreman erasokorren, 

indibidualisten eta bazterketa sortzen dutenen aurrean. 

o Testuliburuen sexismoa berraztertzeaz gain, sarean 

formula berriak bereganatzen ari den sexismoa ere 

berrikusi behar da. Nerabe guztiak, neskak eta mutilak,  

balore sexistetan gizarteratzen ari dira sarean, web 

orrialdetan, chatetan, e.a. sartzen baitira, irakasleen 

edo senideen laguntzarik gabe. 

o Gaurko egoeraren inguruko hausnarketa eta azterketa 

bultzatu behar da: emakumeok ezin dugu gure aurkako 

erasorik jasaten jarraitu, eta ez dugu onartu behar 

mutilek erantzukizunik gabe jokatzea. Beharrezkoa da 

aurreiritziak lantzea, komunikabideek sustatzen 

dituzten estereotipoak eta ezberdintasunak eta gure 

inguruan daudenak, erakarpen-ereduak, genero-

estereotipoak hedatzeko bide berriak  zalantzan 

jartzea, maskulinotasun berriak bultzatzea, e.a. 

o Hezkidetzan egiten den lana, oro har, kultura 

aniztasunak eta beste desberdintasunak zeharkatu 

behar dute. Elkartasuna funtsezko elementua da 

horretarako.                                 Bilbo, 2006ko iraila 


